Integrazione nelle Scuole e Modificabilita Cognitiva

Professor Reuven Feuerstein

Fondatore e Direttore
Centro Internazionale per lo Sviluppo del Potenziale di Apprendimento (ICELP)
Gerusalemme (Israele)

Intervento presentato dal Prof. Steven Gross, responsabile dei Servizi Internazionali dell’ICELP,
al Convegno ‘“‘Scuola ed approccio Feuerstein” organizzato a Milano il 19 gennaio 2006
dall’Associazione ‘“Abili nell’apprendere” (www.abilinellapprendere.it)

Riassunto: I fondamenti concettuali e pratici per Uintegrazione degli studenti con esigenze speciali in normali ambienti
educativi. Discussione sul ruolo dell’ambiente nel realizzare la modificabilita umana, necessita di preparazione e
sostegno agli studenti che vengono integrati. Presentazione di numerosi esempi tratti da precedenti esperienze in cui
sono state realizzate le condizioni per integrazioni di successo.

Parole Chiave: modificabilita, preparazione, esperienza di apprendimento mediato (EAM)

Modificabilita Cognitiva: necessario preludio all’integrazione

Quando vi parlo del nostro lavoro sulla modificabilita cognitiva, mi riferisco ad un movimento inteso a creare per
gli esseri umani condizioni di vita tali da rendere possibile la loro adattabilita, che oggi rappresenta un problema di qualita
della vita, essenziale per la sopravvivenza. L’adattamento non ¢ un lusso, ¢ un tema centrale della vita. Viviamo in
condizioni in cui i non-adattati sono condannati in molti modi, costretti ad una vita ampiamente limitante. La modificabilita
cognitiva, come teoria e movimento attivo, tenta di affrontare gli aspetti dell’essere umano che rendono possibile
I’adattabilita ai grandi cambiamenti che avvengono nel mondo e che richiedono che I'individuo diventi maggiormente
duttile e piti flessibile dal punto di vista cognitivo. E mio dovere ricordarvi che esiste un punto di vista opposto, come
descritto in The Bell Curve (di Herrnstein e Murray), in cui grandi masse di popolazioni sono considerate incapaci di
integrarsi nel grande flusso della moderna tecnologia e dello sviluppo. Da questa prospettiva, tali individui sono condannati
a rimanere semplici utenti di qualsiasi cosa venga prodotta da persone intelligenti, flessibili ed adattabili, ma non possono
prendere parte alla produzione e alla generazione della tecnologia necessaria.

Noi creiamo un’alternativa e sviluppiamo la capacita degli esseri umani ad adattarsi: nella loro vita, nei loro
contributi, ad essere parte di uno sviluppo che non lascia nessuno indifferente. Nessuno puo rimanere indifferente. O una

persona si integra nella societa, come membro che contribuisce alla sua esistenza ed al suo sviluppo, oppure si trova al di

fuori ed ¢ incapace di partecipare. Per tali individui, trovarsi al di fuori € un triste messaggio. Quindi, per definizione, essere



per ’'integrazione significa credere nella modificabilita umana ed impegnarsi a trovare strategie per far si che le persone
diventino parte della societa : questa & I’essenza del concetto di modificabilita e della necessita dell’integrazione.
Il ruolo dell’ambiente

Sappiamo quanto sono importanti I’ambiente e ’integrazione nell’ambiente per il destino dell’essere umano. Ma
dobbiamo essere molto cauti! Nella letteratura post biblica vi ¢ un dialogo tra Dio e due suoi angeli, che riporto qui.

Dio esprimeva tristezza per il fatto che gli esseri umani, che aveva creato a sua immagine, non seguivano la sua
immagine nel loro agire sulla Terra. I due angeli dissero: “Dio, te lo abbiamo detto che gli esseri umani non sono buoni!”
E Dio rispose: “Cosa sarebbe il mondo senza gli esseri umani?” E gli angeli dissero: “Dio, permettici di scendere sulla

bl

Terra, di mischiarci con le persone, e vedrai che li faremo santificare il tuo nome.” E Dio disse loro: “Se andrete in quel
ambiente, se uscirete dal vostro ambiente, diventerete come loro, forse persino peggiori di loro!” .

Questa storia suggerisce che I’ambiente ha il potere di cambiare persino un angelo, forse addirittura di cambiare i geni, le
caratteristiche intrinseche ed ereditarie dell’essere. Tutto cio ci insegna che “persino gli angeli saranno influenzati da coloro
ai quali si uniranno”. La leggenda termina con la descrizione del totale deterioramento dei due angeli.

Questa metafora ci insegna che 1’ambiente ha un enorme impatto sull’essere umano. Questa ¢ la base del nostro
tentativo di offrire a ciascun individuo un ambiente che - e qui introduciamo quello che pud sembrare un punto di vista
radicale - gli/le permettera di “scegliere i geni” che determineranno il corso del suo sviluppo e del suo funzionamento.
L’opzione non deve essere determinata dai geni ma dalla scelta di quei geni - dall’ampio gruppo di cui disponiamo - che si
desidera attivare per orientare la vita di una persona. Questo & il massimo concetto di liberta. Gli esseri umani possono
scegliere i loro geni e quindi possono scegliere il tipo di vita che vorrebbero avere.

Quando ho proposto questo concetto ad un professore di biologia molecolare si ¢ dimostrato un po’ sorpreso dalla
questione. Poi ha descritto il suo lavoro in “terapia genica”. Quando ho evidenziato che, scegliendo i geni, offriva
all’individuo la possibilita di una condizione diversa e che cid non & solo possibile ma auspicabile per modificare condizioni
essenziali di esperienza di vita, non ha potuto dissentire. Percio il concetto di scelta dei geni non € cosi lontano da ciod che

sta realmente avvenendo. In questo contesto, se non plasmiamo 1’ambiente secondo gli obiettivi che abbiamo posto per

I’essere umano, I’ambiente pud farci scegliere geni molto diversi da quelli di cui abbiamo bisogno.

Teorizzare la Modificabilita Cognitiva Strutturale
Per considerare il concetto di integrazione, ed il suo significato per I’individuo, vorrei proporre una breve analisi

della teoria della Modificabilita Cognitiva Strutturale e poi descrivere 1’integrazione di individui appartenenti a popolazioni



ad alto rischio. In Israele abbiamo compiuto questa operazione per pil di cinquant’anni con moltissime persone. Descrivero
inoltre alcune delle condizioni e tecniche associate alla modificabilita cognitiva, con I’aiuto delle quali I’integrazione &
divenuta possibile.

Inizialmente abbiamo parlato di modificabilita umana, del fatto che gli esseri umani hanno la possibilita di
modificare se stessi. Di cambiare, di evolvere, di crescere! Di rispondere positivamente alle richieste di cambiamento che
avvengono attorno a loro. Gli esseri umani sono sensibili a questi cambiamenti e possono modificare se stessi. La
modificabilita viene fatta coincidere con il concetto di adattamento. Modifico me stesso, cambio me stesso per adattarmi ad
una data condizione, che si trova dentro o fuori di me. Nella mia esistenza devo adattare me stesso a determinati
cambiamenti. Devo adattare me stesso ad un’eta e devo comportarmi diversamente da come mi comportavo in un periodo
diverso della mia vita. Quando si richiede un adattamento, la persona che non si adatta soffre. In questo senso, la
modificabilitd ¢ la capacita di adattamento al mutare delle condizioni, dovuta alle risposte che devono essere date
nell’ambiente, sia interno che esterno rispetto a se stessi.

Quando parlammo della modificabilita umana - del fatto che gli esseri umani possono modificare se stessi,
cambiare se stessi, avere la possibilita di cambiare - ne parlammo come di un postulato di un sistema di fede, di convinzioni.
Abbiamo creduto che gli esseri umani sono modificabili. Ammettiamo liberamente che un sistema di fede non ¢ un
concetto scientifico. Gli scienziati non amano essere posti di fronte al concetto “Io credo.” Una persona puo credere o no
secondo ci0 che desidera, ma questo si allontana dai dati e dalle prove e da altri aspetti cari agli scienziati. Perché abbiamo
utilizzato il postulato di un sistema di fede? La nostra motivazione ¢ alquanto importante: un sistema di fede ¢ generato da
una necessita. Vi era una grande, un’enorme necessita! Quando ho visto i bambini sopravvissuti all’Olocausto, ho
riconosciuto un bisogno. Per esempio, mi ricordo di un ragazzino di 16 anni, che sembrava un bambino di 9 anni. Era stato
portato in Israele da un gruppo di adulti e nessuno credeva avesse 16 anni. E io mi chiesi: “Sono in grado di educare questo
ragazzino? Sono in grado di portarlo ad un livello di funzionamento adatto alla sua eta effettiva? Sard mai in grado di farlo
diventare quello che ¢?”. Ed era un domanda importante. Il mio sistema di necessita mi ordinava di non cercare i suoi
limiti, ma di credere di poterlo cambiare. E di farlo, di agire sulla fede. Per terminare questa storia particolare, questo
giovane uomo, con il tempo ed un duro lavoro, ¢ diventato un bravo pediatra, una persona che aiutava gli altri e nella sua
professione ha aiutato i bambini a superare gli effetti dei loro traumi.

Percio ¢ stato un sistema di fede a generare il concetto di modificabilita umana. Abbiamo creduto che gli esseri
umani possono essere modificati a prescindere dall’eziologia che fa si che si comportino come si comportano. Abbiamo

creduto in qualcosa che non era per niente accettato (e fino ad oggi ¢ messo in dubbio da molti), ovvero che gli esseri umani



possono essere modificati a prescindere dalla loro eta: non importa se non parlano fino a 6 o 7 anni (che alcuni teorici del
discorso o del linguaggio ritengono il “periodo critico” dello sviluppo del linguaggio), possono imparare a parlare in una
fase successiva della loro vita. Abbiamo parlato della modificabilita umana come di qualcosa che si estende a tutte le eta.
Nessun periodo critico come gli scienziati, del passato e di oggi, credevano e credono. Siamo addirittura arrivati a ritenere
che la gravita della condizione non sia una barriera in grado di impedire all’individuo di andare oltre i livelli esistenti di
funzionamento.

Tutto cio che potevamo fare a quel tempo, agendo sul nostro sistema di fede, era portare dati empirici per mostrare
che si poteva fare. E inoltre, mostrare cosa si poteva fare e come farla per renderla possibile. Cio si riflette nella storia del
Programma di Arricchimento Strumentale, come uno dei sistemi applicati derivati dalla teoria della Modificabilita
Cognitiva Strutturale.

Abbiamo iniziato ad esaminare quei bambini. Mi ricordo quando ero seduto di fronte a questo ragazzo di cui
parlavo prima, che era molto minuto. Aveva bisogno di una sedia piu alta per poter stare seduto di fronte a me e guardarmi
negli occhi. Gli ho insegnato dove guardare, come seguire con gli occhi che tendevano a girovagare per la stanza. Non
sapeva quale fosse I’obiettivo del suo guardare. Aveva bisogno di strutture cognitive per cercare e guardare in modo da
potersi concentrare e apprendere da quello che c’era nel suo ambiente. Ho iniziato con una mediazione molto elementare del
mondo: cosa guardare, come guardare, quali cose vanno insieme, cosa separare. Dopo circa 30 ore di lavoro (mentre
lavoravamo osservavo un processo di crescita € mano a mano progrediva), ho notato che disegnava benissimo con il
carboncino. Ho deciso di tralasciare gli studi accademici, che gli causavano grosse difficolta nell’imparare a leggere. L’ho
lasciato imparare a disegnare: in effetti questa era 1’area in cui eccelleva e poi sono seguite altre sue capacita, “lasciate
libere” dalle competenze e dall’integrazione che il disegno produceva.

In realta la ricerca di prove empiriche della modificabilitd umana divenne un’importante fonte per il nostro lavoro:
fonte di ulteriore formulazioni di ipotesi, di osservazioni che ci consentivano di descrivere gli elementi delle funzioni
cognitive in termini di quali possono influenzare, come dovrebbero essere influenzati e quali tipi di modificabilita sono
necessari per sostenere ed elaborare livelli piu elevati di prestazioni. Con il tempo, e la raccolta di migliaia di fonti di prova
(esaminando molte migliaia di bambini sopravvissuti all’Olocausto, bambini provenienti dal Nord Africa e sempre piu
bambini con esigenze speciali che, da tutto il mondo, erano stati portati da noi) abbiamo accumulato fonti di prova sulla
modificabilitd umana sufficienti ad assicurare che essa ¢ effettivamente possibile. Ma ¢ necessario andare in profondita

nell’analisi dei processi del pensiero: le varie caratteristiche dei cambiamenti delle strutture dell’apprendimento, la capacita



del pensiero rappresentativo, realta virtuali e simili. Cosi, al di fuori del postulato della modificabilita, al di fuori del sistema
di fede che ¢ stato creato da un sistema di necessita, abbiamo trovato prove evidenti della modificabilita.
Prove della Modificabilita Cognitiva

A questo punto abbiamo iniziato a ricercare una base pill “scientifica” per il concetto di modificabilita. Siamo
giunti allo sviluppo di tre presupposti fondamentali che rafforzano la validita del concetto:

(1) Il primo ¢ che I’essere umano non ¢ formato da una singola ontogenesi. Una persona non ¢ solo il prodotto
della biologia. Gran parte dell’andamento dello sviluppo degli esseri umani ¢ determinato biologicamente: ma non vi &
alcun modo per alterare il suo corso, fa tutto da solo, fa esattamente cio che ¢ stato predisposto a fare? Pensiamo di no e le
nostre osservazioni e le nostre prove lo confermano. Come ha scritto un giornalista francese su Le Monde dopo una delle
mie presentazioni sul nostro lavoro con bambini affetti da Sindrome di Down: “per Feuerstein, i cromosomi non hanno
I’ultima parola.” Abbiamo dimostrato con quei bambini che, nonostante i cromosomi, noi siamo in grado di modificare le
funzioni del bambino in modi molto significativi.

Con il pensiero di Vygotsky e Rom Harre, ¢ stato affermato che 1’individuo ha una “doppia ontogenesi.” Si
evidenzia che ai determinanti biologici dell’esistenza devono essere aggiunti quelli degli elementi socioculturali, ambientali.
E chiaro che I’ambiente forma 1’essere umano: non solo nell’ambito dell’esperienza comportamentale ma anche nella
biologia. Fino a questo momento abbiamo preso in considerazione questa doppia ontogenesi come fonte di conflitto tra due
sistemi. La cultura umana cambia la biologia, la sottomette, la modifica. Cos’¢ la terapia genetica se non una modifica
della biologia attraverso I’imposizione di esperienza culturale?

Noi abbiamo aggiunto una terza ontogenesi. Quella tipica e unica per I’essere umano: la trasmissione del sé e della
cultura. Il plasmare I’ambiente. La preparazione della prossima generazione a svilupparsi, crescere, progredire ed essere
modificata. L’abbiamo descritto come il mezzo di conservazione e perpetuazione delle generazioni: del sé e del sistema di
valori attraverso e oltre la progenie di una persona. Il meccanismo per tutto cio, il “veicolo” per il processo, ¢ I’ esperienza
di apprendimento mediato (EAM). L’attuazione della EAM come atto consapevole da parte dell’essere umano & una fonte
di cambiamento. Il mediatore, chi attua la EAM, & anch’egli e in modo rilevante una fonte di cambiamento per 1’essere
umano.

(2) Un secondo presupposto che descriverd brevemente ¢ la formulazione del comportamento dell’essere umano.
Solitamente ¢ considerato il risultato di certi tratti biologicamente determinati che non si possono modificare (e pertanto &
costituito da elementi che non sono flessibili e passibili di cambiamento). Noi consideriamo I’intelligenza il risultato di

stati, 1 quali sono il prodotto di una condizione. Una “condizione” puo essere modificata e cambiando le condizioni, di



esperienza o funzionamento, lo stato dell’individuo pud essere modificato. Se vediamo bambini che si trovano in certi stati
e li osserviamo dal punto di vista dei tratti, cosa si puo fare? Se un comportamento ripetitivo o persino grave viene
considerato uno stato, una reazione potenzialmente temporanea a condizioni (interne o esterne, o entrambe) e si ricerca la
condizione che ha prodotto lo stato, modificando le condizioni la natura del comportamento viene modificata. Si possono
modificare degli stati attaccando la condizione che li ha prodotti.

(3) Infine, il terzo presupposto ¢ che la modificabilita & un “dono di Dio.” In questo momento della mia vita, dopo
molti anni, devo ammettere che attendo questa conferma. Quando ho parlato di modificabilita umana, non ho mai osato
parlare della modificabilita del cervello. Cio sarebbe stato, nella mia mente e a quel tempo, un’eresia! Mi ricordo
I’attenzione con cui parlavo di modificabilita come “comportamento mentale” dell’individuo. Non abbiamo parlato di
cambiare il cervello. Ma dietro questa cautela pensavo: “Come ¢ possibile che quando modifichiamo questo bambino, che
agiva come un bambino di quattro anni fino a farlo diventare un professore, facciamo ci0 senza cambiare il cervello? Come
posso cambiare il “software” e non I’“hardware?”. Ora possiamo parlare apertamente di tutto cid poiché la neurofisiologia
attuale, utilizzando le tecnologie non invasive dell’imaging ed altri metodi, mostra chiaramente che la modificabilitd umana
non solo cambia il comportamento, ma anche le sottostrutture neurofisiologiche del cervello. E mostra che il cervello si pud
cambiare. Noi influenziamo il cervello ed il suo funzionamento in varie modalita di creazione di collegamenti tra il cervello
ed i comportamenti e nella rigenerazione di certi tipi di funzioni perdute. Possiamo ora affermare con sicurezza che, come
il cervello determina il nostro comportamento, il nostro comportamento determina la natura del nostro cervello. Non
abbiamo bisogno di nient’altro oltre a cio per parlare della modificabilita umana come qualcosa che esiste: esistono ora
prove ed una base scientifica per questa credenza (e le azioni che si possono e si devono compiere). Una delle nostre grandi
speranze, nel nostro lavoro con persone con gravi lesioni cerebrali, ¢ quella di essere in grado di dimostrare quali tipi di
cambiamenti nell’“hardware” seguano certi tipi di interventi che influenzano il “software” e quali sono i tipi di intervento

piu efficaci per modificare il cervello.

Riabilitazione Cognitiva di lesioni cerebrali traumatiche: un Caso

In questo periodo stiamo lavorando con persone che hanno perso grandi parti del cervello a causa di lesioni
traumatiche. In alcuni casi gli scienziati si dimostravano irremovibili nel ritenere (ed avvertire) che le funzioni
comportamentali non si sarebbero potute ripristinare. Abbiamo insegnato a leggere e a scrivere a soggetti che avevano
perso il loro intero emisfero sinistro, persone che i neurologi ritenevano non avessero le strutture neurofisiologiche per

riuscire in questo apprendimento. In questo e in molti altri casi, disponiamo di dati che mostrano che certi comportamenti,



imposti al cervello per modificarlo, hanno successo e che ¢ possibile ripristinare un funzionamento maggiore, in alcuni casi
completo.

Ora sappiamo che influenziamo, in larga misura, la struttura del cervello. Ora abbiamo molte prove e molte
saranno disponibili negli studi e nelle ricerche che sono attualmente in fase di svolgimento. Abbiamo I’opportunita di usare
le metodologie non invasive per studiare le attivita del cervello in tempo reale in diverse condizioni di stimolazione. Con
questo tipo di risultato a nostra disposizione possiamo affermare che “I’effetto dell’ambiente puo essere decisivo.”

Il lavoro sulle lesioni cerebrali fornisce un valido sostegno al concetto di integrazione. Non prendiamo un bambino
o una bambina con una difficolta specifica e collochiamolo in un ambiente, sperando che forse qualcosa succedera.
Abbiamo prove che un ambiente “stimolante” consente cambiamenti decisivi, rispetto ad un ambiente in cui non accade
niente, e che tali cambiamenti si verificano se un individuo si trova in un tipo di ambiente nel quale ci sono specifiche

richieste, aspettative e strutture.

Implementare la Modificabilita Cognitiva

Il concetto di modificabilita umana, nel senso di cambiamenti strutturali che permettono all’individuo di usare tali
cambiamenti in una varieta di situazioni ed in una varieta di adattamenti necessari per esistere, al giorno d’oggi non & lusso.
Non rientra nelle sette discipline che venivano studiate una volta all’universita per diventare una persone di cultura. Ma al
giorno d’oggi & una questione di vitale importanza. La mia esperienza con i bambini sopravvissuti all’Olocausto rinforza
questo assunto: circa 350.000 bambini e altri 100.000 bambini che sono stati portati a Israele da una varieta di paesi
oppressori. Ed in parallelo con oggi cio che sta accadendo in Africa, dove vediamo milioni e milioni di bambini che
muoiono ogni giorno. Non necessariamente perché non hanno cibo a sufficienza. Il cibo gli viene dato. Ma perche non
sanno come apprendere dalla loro esperienza, come usare le loro menti per plasmare il loro ambiente. La domanda ¢ come
rendersi in grado di sopravvivere in una varieta di condizioni. Tuttavia li vediamo morire ogni giorno, non solo per fame
ma anche per malattia, e li vediamo coinvolti in situazioni che creano animosita e antagonismi fino ad uccidersi tra loro.
Mentre noi siamo seduti qui ed insegniamo ai bambini che hanno bisogno di noi, ci dimenticheremo dell’esistenza di una
tale massa di bambini che muoiono davanti ai nostri occhi e non penseremo come dar loro cid di cui hanno bisogno? Come
ha detto mio figlio, Rabbi Rafi Feuerstein, se qualcuno ha bisogno “non dare loro pesce da mangiare, non dare loro canne da
pesca. Insegna loro come fabbricare le canne e come pescare. Cosi li salverai.”

Noi riteniamo che gli esseri umani sono modificabili, a prescindere dall’eta, a prescindere dalla razza, a

prescindere dalle condizioni in cui sono cresciuti ed a prescindere da una varieta di altre condizioni che una volta erano



considerate barriere al cambiamento. Sfortunatamente esiste un altro punto di vista. Arthur Jensen sosteneva nel 1969 che
molti allievi - tipicamente quelli provenienti da classi sociali discriminate e culturalmente differenti - non fossero in grado
di apprendere. Posso riportare la sua posizione in questi termini: ”Smettete di insegnare a questi bambini a pensare, non
hanno una mente fatta per quello, non impareranno mai!” Tutto cid che potevano fare, secondo il suo punto di vista, era
eseguire compiti utilizzando quella che egli denominava intelligenza di Livello I: conosceranno i nomi dei loro compagni di
classe a scuola, ma quando si chiedera loro “quanti sono ” non lo sapranno. Non impareranno i numeri o le operazioni di
somma a mente e cosl via, poiché lo considerava pensiero astratto (intelligenza di Livello II) che questi bambini non sono in
grado di raggiungere. Nel caso in cui si pensi che cio sia solo un “dibattito accademico,” sappiate che Jensen e quelli che lo
hanno seguito, hanno chiesto al governo americano di interrompere i programmi di raccolta fondi quali Head Start, che
avevano investito nell’insegnamento di processi mentali superiori ai bambini svantaggiati. La loro intelligenza ereditata 1i
rende totalmente insensibili e inaccessibili a questo tipo di apprendimento. Questa visione prevale ancora oggi in molti
quartieri.

Ora abbiamo la prova, derivata dal nostro lavoro e da quelli di molti altri, che tutto questo puo essere cambiato, che
le loro presunte condizioni possono essere modificate. Pertanto I’integrazione diviene un elemento di importanza radicale.
Non possiamo pil permetterci di fare quello che la psicologia ha fatto, cioe creare il concetto di raggruppamento per
attitudine/intelligenza. La metodologia psicometrica & stata creata essenzialmente per classificare e mettere insieme degli
individui secondo la loro intelligenza, per sapere chi raggruppare con chi. La psicometria ¢ stata ideata soprattutto per
separare, per isolare persone che “non sono in grado di apprendere” e metterle da una parte, mettendo invece quelle che
sono in grado di apprendere dall’altra. E chi viene messo nella parte di chi “non ¢ in grado di apprendere”? Persone che
riescono ad apprendere solo in minima parte: per esempio, riescono a decodificare ma non necessariamente a capire quello
che leggono. Persone che si presume non saranno mai capaci di comprendere cid che vedono, persone che non riescono a
proiettarsi nel futuro ed a pianificare. Queste sono persone che si presume siano incapaci di unire le cose, di mettere
insieme piu fonti di informazione e di trasformarle in qualcosa che prima non esisteva. Il risultato di questo tipo di
dicotomizzazione ha fatto si che venissero sottratti milioni di dollari che avrebbero dovuto andare a quei bambini, grazie a
programmi tipo Head Start.

Dal punto di vista della modificabilita umana, siamo in grado di dimostrare che questi bambini (quelli che
rientrano nella categoria delle persone che non sono in grado di apprendere) non solo sono in grado di apprendere, ma anche
che le condizioni per la loro modificabilita si basano soprattutto sul creare e plasmare per loro un ambiente che gli

permettera di essere modificati.



Sviluppare metodi per creare condizioni per la Modificabilita

Nel nostro lavoro per questi bambini abbiamo strutturato tre metodi principali. Uno ¢ il Programma di
valutazione della propensione all’apprendimento noto come I'LPAD. E una metodologia di valutazione dinamica che
presenta strumenti (o mezzi) che identificano le funzioni cognitive di un allievo e le aree di mancanza, ma anche le modalita
grazie alle quali modificare il funzionamento per ottenere livelli di prestazioni pit elevati. La nostra metodologia di LPAD
ha dato vita a numerosi altri programmi, basati in misura variabile sulla nostra teoria e sui nostri metodi, ed ¢ stata
determinante nella creazione di una consapevolezza di approcci alternativi, necessari e possibili, alla psicometria. Vi sono
molte importanti differenze rispetto alla metodologia psicometrica convenzionale, ma questa & forse la piu decisiva:
I’obiettivo dell’LPAD ¢ quello di valutare il funzionamento dei bambini non dalla prospettiva di quello che il bambino sa
fare in un dato momento, ma di come il bambino puo essere modificato, come il bambino puod essere aiutato ad ottenere
determinate cose che in quel dato momento non sono accessibili. Le domande operative a cui 'LPAD risponde sono: come
le strutture cognitive, carenti all’avvio del processo di valutazione, possano stabilizzarsi, attivarsi e generalizzarsi grazie alla
capacita di adattamento dell’individuo. E ora possiamo dire che I’uso dell’LPAD, nell’arco di piu di 40 anni, ci ha fornito
un’incredibile fonte di informazioni sulla natura dell’intelligenza, su come si sviluppa I’intelligenza, su come i bambini
possono essere avvicinati a concetti che non hanno mai posseduto e su come si puo insegnare loro ad osservare, percepire,
combinare e cosl via verso operazioni mentali sempre piu elevate.

Grazie a ci0, ed in correlazione a cio, abbiamo sviluppato la modalita dell’esperienza di apprendimento mediato
(EAM), come particolare tipo di interazione che permette al bambino di accedere a questi processi di apprendimento.

Seguendo questi sviluppi (nella teoria e nel metodo) abbiamo sviluppato il programma di Arricchimento
Strumentale (PAS). L’ Arricchimento Strumentale € una forma di esperienza di apprendimento mediato, il cui obiettivo &
quello di creare nell’individuo le strutture cognitive che facilitano 1’apprendimento (di ordine elementare e superiore). Gli
strumenti del PAS sono i mezzi per modificare, grazie all’esposizione a situazioni di apprendimento. Abbiamo creato un
approccio completo, che influenza ora milioni di persone in tutto il mondo. Per esempio, nello stato di Bahia in Brasile, vi
sono 600.000 studenti al di sopra del livello di grado 7 che apprendono il programma, seguiti da circa 20.000 insegnanti
formati. Grazie a questa esperienza, siamo fiduciosi che questi bambini avranno davanti a loro un futuro molto diverso e

questa fiducia ¢ confermata dalle molte ricerche e dalle molte storie raccontate.



10

I1 PAS ¢ un modo grazie al quale gli individui possono farsi influenzare dai processi di apprendimento sia a
vantaggio delle esperienze di vita di tutti i giorni che dei risultati e delle scelte accademiche. Abbiamo formato insegnanti
per essere mediatori e quindi abbiamo influenzato il curriculum delle scuole in cui si offre il programma. In tal modo il
programma diventa una fonte di cambiamento per gli studenti, i loro insegnanti, le scuole e le comunita di cui fanno parte.
L’effetto si manifesta anche nelle famiglie degli studenti cosi esposti e tale aspetto ci porta al terzo dei nostri principali
interventi.

Questo terzo aspetto della nostra attivita ¢ strettamente collegato al concetto di integrazione. Abbiamo compreso
che se valutiamo un bambino, vediamo che sussiste una modificabilita ed il bambino viene esposto al Programma di
Arricchimento Strumentale e la modificabilita viene manifestata, accresciuta ed elaborata, ma il bambino viene lasciato in
un ambiente che non richiede che la modificabilita (reale e potenziale) venga utilizzata, incoraggiata e ad essa venga data
I’opportunita di adattarsi a richieste nuove e pili complesse (per utilizzare cio che si € appreso), non vi sara alcun beneficio.
Senza il terzo elemento, che ¢ I'integrazione in ambienti che richiedono dall’individuo 1’uso di capacita che sono state
acquisite (come per esempio tramite esposizione al programma di Arricchimento Strumentale), gli effetti non sussisteranno
o non si espanderanno. Siamo pertanto giunti alla conclusione secondo cui devono essere presenti tre elementi per creare
un’esperienza completa, efficace e quindi modificante: valutazione dinamica, insegnamento cognitivo sistematico

(esemplificato nel programma PAS) ed il creare ambienti modificanti.

Le condizioni essenziali per un’integrazione efficace: preparazione

Per creare e sostenere un ambiente modificante e creare opportunita per un’integrazione efficace, deve esserci un
processo di preparazione. Piu sopra ho affrontato quelli che consideriamo alcuni degli elementi decisivi. Essi possono
essere riassunti come una valutazione per determinare, collegata al tipo di interventi che dovranno essere realizzati per
produrre benefici, e poi la predisposizione di mezzi di apprendimento che possono essere applicati ai compiti che saranno
affrontati nell’ambiente. Ma poi dobbiamo fornire I’ambiente che consente di solidificare, adattare e sperimentare i
cambiamenti. Bisogna mandare gli studenti in un ambiente in cui saranno in grado di modificare se stessi, di sviluppare se
stessi, di diventare. Ma non si possono mandare gli studenti nell’ambiente senza averli dotati dei prerequisiti di
apprendimento che permetteranno loro di trarre beneficio dalla loro presenza nell’ambiente modificante. Bisogna plasmare
non solo I’ambiente, ma bisogna plasmare gli studenti: prepararli, renderli capaci, renderli consci ed attivi e decisi ad

investire nel loro apprendimento.



11

Due esempi di integrazione: il “Gruppo di Trattamento” e le ““Classi Preparatorie”

Quando oggi parlo di integrazione, dell’inserimento di studenti con esigenze speciali in un ambiente normale,
regolare, posso guardare indietro ai miei 50 anni di lavoro all’interno della struttura di un’organizzazione chiamata Youth
Aliyah (Immigrazione della Gioventu). Questa ¢ I’organizzazione ebrea che ¢ stata incaricata di riunire i bambini, i
sopravvissuti che sono fuggiti dall’Olocausto, che erano dispersi in tutta Europa. Questi bambini avevano sperimentato una
varietd di condizioni estremamente traumatiche: per la maggior parte di loro tutto era iniziato guardando in faccia la morte,
delle loro famiglie e della maggior parte dei membri della loro comunita, alcuni erano persino vittime degli esperimenti
medici di Mengele, avevano subito brutali torture e altre esperienze dirette come la fame, malattie e simili. E stato un
compito molto duro riunire questi bambini. E abbiamo riunito bambini da ogni parte del mondo, da ambienti che non erano
molto adatti al loro sviluppo e che influenzavano le loro vite in molti modi negativi, inclusi disorganizzazione sociale ed
una varieta di traumi molto gravi. Questi bambini rappresentavano una popolazione ad alto rischio, sia poiché erano
culturalmente diversi, inadeguatamente preparati dal punto di vista accademico, sia poiché erano influenzati in modo
traumatico dalle loro esperienze (spesso adolescenti senza genitori o un sistema di supporto familiare), mandati in un paese
straniero. Si puo immaginare che gli psicologi destinati a lavorare con questi bambini avevano un compito molto difficile.
Dove potevamo collocarli? Qui di seguito illustriamo due dei nostri tentativi di integrazione, organizzati e sistematici.

I Gruppi di Trattamento: abbiamo organizzato un centinaio di kibbutzim in cui erano collocati gruppi di 40 o 50
bambini e poi classi dove ¢ stata data la possibilita di apprendere con bambini normali e anche di socializzare con loro,
poiché erano giovani con problemi emotivi molto gravi. Molti erano quelli che allora venivano chiamati “pre-psicotici.”
Oggi li chiamiamo “autistici” ed in molti altri modi. Per questi ragazzi abbiamo sviluppato un metodo molto ingegnoso.
Non li potevamo collocare come individui. Avevano bisogno di un programma speciale. Percio abbiamo formato dei
gruppi di bambini, 20 o 25 bambini ciascuno, ed abbiamo ottenuto 7 gruppi. Li abbiamo sistemati in un villaggio dove vi
erano da 10 a 15 altri gruppi di bambini normali. Abbiamo circondato questi gruppi di bambini “difficili” con quella che
chiamammo “una parete osmotica.” Lasciammo che questi bambini interagissero con il gruppo normale in modo pianificato
e adeguatamente pensato (controllato, monitorato ed esplicitamente preparato).

Lo studio di follow up che ¢ stato effettuato su quella che ¢ diventata famosa come “la tecnica del gruppo di
trattamento” ha dimostrato che molti di questi bambini si sviluppavano cosi come quelli dei gruppi “normali” e alcuni
persino meglio. Alcuni di essi hanno raggiunto livelli che hanno permesso loro di essere coinvolti in professioni difficili

nell’Esercito e persino di raggiungere alti titoli accademici.



12

Le Classi Preparatorie: questo programma ¢ stato sviluppato per un gruppo di bambini che presentavano una serie
di rischi a livello evolutivo e di adattamento sociale, tali da non poter essere sistemati immediatamente in classi scolastiche
normali. Ritenemmo che prima di tale sistemazione, da cui credevamo sarebbero stati in grado di trarre beneficio,
necessitassero di un’esperienza di arricchimento molto sofisticata, ben articolata e pianificata. Abbiamo cominciato questo
programma nel 1958 e continua ancora oggi. Durante questi anni quasi 40.000 bambini ne hanno tratto giovamento. Chi
erano questi bambini? Avevano una cultura differente (dai gruppi principali della societa israeliana) a causa
dell’immigrazione da altri paesi. Molti di questi bambini erano stati privati della cultura: il loro livello di funzionamento
nel contesto della propria esperienza culturale era cosi scarso che non potevano in alcun modo essere inclusi in programmi
scolastici regolari (in Youth Aliyah) che funzionavano approssimativamente a livelli di eta adeguati. Altri dimostravano
risultati accademici scarsi e abitudini di apprendimento scolastico insufficienti tali da non poter essere inclusi nei
programmi di preparazione degli studenti per funzioni accademiche o professionali superiori. Inoltre frequentemente, a
causa di questi scarsi livelli di funzionamento, non venivano accettati negli ambienti sociali dei bambini normali dei
kibbutzim o delle comunita del villaggio della gioventu.

L’integrazione di tali bambini, e gli sforzi necessari a prepararli, richiedevano una preparazione che necessitava di
una serie di anni da parte nostra. Come prepararli ad essere integrati, fornendo un’esposizione intensiva e rapida alle abilita
cognitive, accademiche e sociali necessarie per il funzionamento in gruppi normali? Da questo aspetto sono nate le classi
preparatorie, che erano classi in cui a bambini che vivevano in scuole residenziali veniva offerto un programma che si
concentrava sugli aspetti della scuola e dell’esperienza in classe che dovevano imparare a padroneggiare, per essere
accettati. Tutto cio portava alla definizione di un programma di studio ben delineato ed uno stato di consapevolezza da
parte sia degli studenti sia degli insegnanti, che poteva essere raggiunto in un anno - avevano solo un anno per prepararsi!
Cio crea la sensazione dell’urgenza, per cui tutti dovevano utilizzare al meglio il tempo a propria disposizione per essere in
grado di unirsi al gruppo normale alla fine dell’anno.

Si osservava una motivazione che non era mai esistita prima in questi bambini (e nei loro insegnanti). Tutti i
partecipanti sapevano che alla fine dell’anno avrebbero dovuto aver acquisito abilita, abitudini, comportamenti sociali che 1i
avrebbero resi accettabili ed affermati nei gruppi normali in cui sarebbero stati inseriti (scuole, programmi professionali e
simili). Queste classi preparatorie sono diventate uno dei nostri pitt grandi successi. Studi di follow up eseguiti su questi
studenti, in particolare su quelli che hanno seguito anche il Programma di Arricchimento Strumentale, hanno dimostrato che

una parte considerevole era in grado di unirsi con successo ai programmi normali e di avere risultati positivi.



13

Queste esperienze e molte altre simili ci permettono di affermare che 1’ambiente puo essere utilizzato
adeguatamente se [’individuo é preparato, se si crea una ricettivita e percio si permette di trarre beneficio dall’esposizione

ad esso.

Per riassumere

Collocare un bambino in un ambiente e pensare che una qualche interazione miracolosa avra effetto ¢ un evento
casuale: se siamo fortunati puo succedere, ma solitamente non nella misura necessaria. Dobbiamo preparare gli individui
alla loro integrazione. Non meno di quanto dobbiamo preparare I’ambiente per gli studenti integrati. Percio I’integrazione
¢ un elemento molto importante che dobbiamo utilizzare per aiutare gli individui, poiché solo in questo modo saranno in
grado di manifestare le loro potenzialita. Tuttavia la cosa pill importante ¢ considerare le modalita con le quali gli individui
devono essere preparati per trarre beneficio ed essere coinvolti nel processo di integrazione. Non lo considero un compito
facile. Non dico “OK, mettiamo i bambini in classi normali e facciamo in modo che le autorita siano pronte ad accettarli.”
No, si deve lottare per il diritto e la necessita di preparare il bambino all’ambiente cosi da produrre i tipi di integrazione che
saranno e che possono essere vantaggiosi per il suo sviluppo ed il suo futuro. Solamente sapendo per cosa stiamo lottando

ci riusciremo.



